NOTAS

Maria Teresa Ramirez Nieva, In Memoriam

Maria Mercedes Jaramillo / Fitchburg State College

Lucia Ortiz / Regis College

Entre las autoras afrocolombiana que empezaron a publi-
car sus obras a finales del siglo XX se destaca Maria Teresa
Ramirez Nieva (Corinto, Cauca 1944 -Cali, Julio 2025). Los
Ramirez Nieva tuvieron que mudarse a Buenaventura debido
a la violencia y los conflictos politicos que afectaron la region
de Corinto, y alli Maria Teresa estudio6 en el Liceo Femenino
y terminé su escuela secundaria en 1963. Posteriormente se
licenci6 en Historia y Filosofia en la Universidad del Valle en
1967, y se dedico a la ensefianza en colegios del Cauca y del
Valle del Cauca.

El legado cultural africano que deja Ramirez Nieva mues-
tra los procesos de ajuste y transformacion que desarrolla-
ron los afrocolombianos como resistencia a la esclavitud y
discriminacion en América. La creatividad y su capacidad de
invencion convierten estos legados en textos valiosos y en
testimonios de las complejas etapas de creacion y recreacion
cultural en el nuevo territorio americano. El contexto y el
ambiente sociocultural en el que vivio Maria Teresa Ramirez
Nieva fueron distintos a los que experimentaron sus antepa-
sados tanto africanos como afrocolombianos. Sin embargo,
mas alla de los contenidos ideolégicos y del entorno cultural
que la rodeo, siguio subsistiendo la fuerza de la palabra como
un vehiculo de comunicacion sagrado, siempre ligado a las
memorias ancestrales. La teatralizacion de la puesta en esce-
na y la expresion corporal con las que Ramirez Nieva acom-
pafiaba la declamacion de sus versos son legados cinéticos de
Africa a la cultura colombiana.' Con el poeta y declamador
Diego Alvarez (Sabas Mandinga) descubrio el universo magi-
co de la poesia afrocolombiana, y en sus recitales revitalizaba
uno de los aspectos mas arcaicos de la tradicion oral antigua,
cuando el griof® recreaba historias de interés comun frente
al grupo en un acto unico e irrepetible que unia a emisor y
receptor en una experiencia catartica.

En 1986, Ramirez Nieva conocié en el Museo Rayo en
Roldanillo a Omar Rayo y a su esposa Agueda Pizarro, quie-
nes la alentaron a escribir y recopilar su obra, y debido a
su pasion por declamar recibio el titulo de “Huracana de la
poesia” y desde entonces empezo a asistir a los encuentros
anuales de poetas en el Museo Rayo, organizados por Agueda
Pizarro desde 1984. Este hecho fue un impulso definitivo a su
labor poética, pues estimuld su creatividad y fue nombrada
por Pizarro como una de las tres “Almanegras” con Elcina
Valencia y Mary Grueso; nominadas asi por su contribucion
a la investigacion del legado afrocolombiano, por su aporte

Revista de Estudios Colombianos No. 66 (julio-diciembre de 2025), ISSN 2474-6819 (Online)

cultural y por la fuerza y la originalidad de su obra indivi-
dual. Las “Almanegras”, segiin Pizarro son la contraparte
de las “Almadres”, las grandes poetas de alta edad quienes
forjaron su poesia en la primera parte del siglo cuando no
existian instituciones que apoyaran su labor solitaria.’ Desde
el inicio la filosofia incluyente y plural de los encuentros, a
los que Agueda Pizarro invit6 a las poetas de los grupos étni-
cos minoritarios, fue la clave que marco su desarrollo y su
ahinco entre las mujeres que asisten cada afio a esta fiesta de
poesia, arte, teatro y danza. Los recitales son ritos celebrato-
rios donde las mujeres se confrontan y se nutren de imagenes
y mundos poéticos tradicionales como también de tradiciones
regionales.

En las ediciones Embalaje del Museo Rayo se publica la
obra de la poeta ganadora del concurso anual, recogiendo
la produccion poética que ha surgido de estos encomiables
festivales en publicaciones cuyo disefio estuvo a cargo de
Omar Rayo.* Abalenga y La noche de mi piel son obras que
fueron publicadas en Ediciones Embalaje del Museo Rayo.
Entre los manuscritos inéditos que Maria Teresa Ramirez
deja como legado estan: “Ancestro y son”, “Bordados en
la tela del juicio”, “Historia del Canton de la Palma a Villa
Palmira”, “La flor de Palenque” y “Poesia afrocolombiana™;
en este ultimo la poeta define términos, leyendas y cuentos
de la cultura afrocolombiana. Ella rescatd estructuras idio-
maticas y actitudes culturales en los poemas escritos en el
lenguaje de los habitantes de San Basilio de Palenque, y en
ellos también evoca a los Orishas y al famoso héroe afroame-
ricano Benkos Biojo; alaba el color de la piel negra y el “pelo
duro”. La repeticion, junto con el lenguaje sonoro y ritmico
de los poemas de Ramirez Nieva, son medios de informacion
de danzas, fiestas, ceremonias, celebraciones y funerales. Su
obra recoge mitos, leyendas, creencias, cantos, oraciones,
alabaos, y conjuros en los que se asoman rastros africanos
cuya funcién esencial es guardar la sabiduria ancestral a
través del tiempo.

Su antologia de poemas bilingiies Abalenga es un arca de
la memoria que conserva la cultura y la lengua palenque-
ra desconocida por la elite cultural colombiana. Abalenga
significa noche hermosa, pero también sefiala el abolengo
como lo anota Agueda Pizarro en el prologo de la obra;
abalenga / abolengo, palabras cargadas de significado que
remiten a los ancestros tan venerados en el mundo africano
(2008, XVII).

68



IN MEMORIAM

Como una muestra de su legado cultural presentamos algu-
nos poemas. Asi, por ejemplo, en “Destruyendo el Fuct”, la
poeta tiende un puente temporal donde acude a los Orishas
para que amarren “las patas de la Loba Blanca” y para que

destruyan “el reino del Fucu” y, ademas, traza su arbol genea-
logico que se inicia con sus ancestros africanos.

iAgangl hijo de Odumare,

Yemaya hija de Odumare!

Yo: Hija de los Ashantis, hija de los Araras
nieta de Kafres, nieta de Bambaras,
biznieta de bozales,

desde el pasado jclamo!

desde el presente jllamo!

desde el futuro jclamo! (PA, 64)

Este presente continuo del poema enlaza el pasado y el
futuro para invocar a los Orishas y crear la conexion entre el
aqui y el ahora con diferentes épocas desde las que se pide
justicia. Clamor que busca la compensacion y el equilibrio;
el tono de la invocacion y la repeticion de la peticion convier-
ten el poema en letania. El sufrimiento que aflige al yo lirico
constituye el nucleo de la queja, pues por largo tiempo, ella
como representante de su pueblo, experimenta el mismo dolor
que sintieron sus antepasados y el que también posiblemente
sentirdn sus descendientes. Para que la cadena se rompa los
Orishas deben destruir al “Fuct” y a la “Loba Blanca con su
roja barba” y “sus dedos de fuego” porque han derramado la
sangre de los esclavos. El bien y el mal no se oponen en térmi-
nos judeocristianos, el “Fuct” y la “Loba Blanca” sefialan a
los esclavistas y la deshumanizacion que implica la esclavi-
tud. El racismo, la discriminacién y el sistema de apartheid
que siguen vigentes son las consecuencias directas del reino
del “Fuct”. Razon por la cual se debe mantener vivo el recuer-
do de los antepasados y mantener la resistencia cultural en
la memoria colectiva del pueblo afrocolombiano, pues “Las
vivas cicatrices invisibles / atin duelen en el alma” (PA, 64).

El siguiente poema se conecta con el anterior ya que es una
oracion titulada “Elegua, Elegba” donde se pide proteccion
en un mundo que todavia es ajeno, y a la vez, es una denuncia
del despojo de los territorios y del continuo desplazamiento
al que son sometidas las comunidades del Pacifico. “Kongo-
rioco: toca nuestro ancestral Linga / y muéstranos el destino...
/el kilumbu curara las venideras penas. / Ifa, tus diez y seis
ojos / Vigilaran nuestra marcha /en este mundo nuestro, no
nuestro” (PA, 62). Elegba es el encargado de tender el puente
infinito y misterioso y mostrar el camino a los espiritus para
llevarlos al cielo de Changd. También debe tejer “los hilos
negros de los negros” y debe unirlos “en el mismo recuerdo
negro” (PA, 62). El poema reclama la justicia social y es clara
muestra de resistencia cultural.

Ramirez Nieva en el poema “Mamitica” mezcla el espafiol
y el bembérico (forma de hablar en algunas partes de la Costa

Pacifica) que muestra la vitalidad del pasado y el habla recha-
zada por los letrados. “Mam4, mamitica soy negro de Africa,
soy negro de América / y soy Yoruba y soy Lucumi, Mandin-
ga, Kongo, Carabali. [...]/ chaqui qui, chaqui chaca chi, la
rumba me llama /me canta el bongd, mama mamitica jvamos
a bailar!” (PA, 22). El valor fonético de la jitanjafora trans-
mite la musicalidad y el ritmo para la danza. La poeta exhibe
su origen africano incierto e ilustra los posibles lugares de su
origen que se convierten en “lugares de memoria”: Lucumi,
Carabali, Yoruba, etc. pero la sonoridad de los vocablos, la
danza y el deseo de vivir son elementos paradigmaticos que
establecen lazos entre los diversos miembros de la comuni-
dad afrocolombiana, pues ya “son negros de América”. “Soy
negro Arard, soy negro Yoruba, soy negro de América, chaqui
qui, tumba a la tumba a la rumba me voy” (PA, 22). Africa
es el lugar evocado pero el presente en América lleva a la
rumba y después a la tumba. La poeta acude al topico del
Carpe diem e invita a la rumba presente, a gozar el momento
antes de que llegue la muerte. Y es precisamente el deseo de
vivir y gozar el momento lo que permitié a los esclavos de
ayer y a los afrocolombianos de hoy enfrentar las vicisitudes
cotidianas.

El poema refuerza la oralidad con la repeticion, la alitera-
cion, el ritmo y la rima, lo que ayuda a memorizar el contenido
de los versos recobrando el tiempo perdido y transmitiendo
de generacion en generacion actitudes, quehaceres, costum-
bres, conocimientos y valores. La jitanjafora “chaqui qui,
chaqui chaca chi” es un juego con el lenguaje y un homenaje
al bembérico que Ramirez Nieva utiliza para fijar concep-
tos primordiales al interior de su cultura. Las caracteristicas
propias de la oralidad son estructuras lingiiisticas que contie-
nen ideas aptas para ser declamadas y transferidas, y por eso
pueden ser memorizadas por poetas, narradores y oradores en
una funcién similar a la del griot ancestral ya mencionado.
Segin Margarita Krakusin, en los poemas Ramirez repasa
con un gran sentido ritmico y dramatico las creencias y la
cultura del Pacifico afrocolombiano, al representar su idiosin-
crasia, su regocijo y bullicio a través de jitanjaforas y onoma-
topeyas; asi, pone en escena su fina percepcion poética y su
intuicion musical en la composicion de sus obras (2007, 201).

En el poema “Kadumen Bo”/ “Sigue tu caminito” (4balen-
ga 2008, 7-8) describe el movimiento sigiloso del caracol, el
ligero del ciempiés y el vuelo del comején y muestra un espe-
cial respeto por estos seres vivientes minusculos que habi-
tan en los lugares oscuros y en los rincones de la casa. Sus
graciosos movimientos son imagenes que se visualizan en el
lenguaje palenquero. “Ngombechamonika / ngombechami-
nikasito / kadumen bo / kadumen bo. “Caracol /caracolito /
sigue tu caminito / sigue tu caminito”. El lento desplazamien-
to del caracol se hace evidente en la extension del vocablo
que lo nombra. El imperativo “sigue tu caminito” que se diri-
ge al caracol, expresa el deseo de prolongar el momento pues
quien lo observa con atencion, disfruta de esta escena mini-
malista. “Ngongolo / ngongolosito /andemo bo / andemo bo”.

69

Revista de Estudios Colombianos No. 66 (julio-diciembre de 2025), ISSN 2474-6819 (Online)



NOTAS

“Ciempiés / ciempiecito / camina rapidito / camina rapidito”.
La imagen del caracol se contrapone a la del ciempiés, uno
es lento, el otro es rapido, aquél no tiene patas y éste tiene
cien. La orden que se le da al ciempiés es la de desplazarse
rapido para complacer la mirada con sus agiles movimientos.
“Ngurianjurid / ngurianjuriansito / rebolid bo / rebolid bo”,
“Comején alado / principito alado / revolea en el aire / revo-
lea en el aire”. El comején con sus alas es la imagen de un
principe con su capa cuyo vuelo divierte al observador quien
lo invita a seguir repitiendo la accion insinuada en el verbo
revolear. La poeta en la estrofa final rompe el paralelismo de
las estrofas anteriores para enunciar la virtud de estos anima-
litos que son repelidos en la aséptica vida citadina ‘moderna’.
“Ngombechamonika / ngongolo / ngurianjurid / penené tyela
suto”. “Caracol / ciempié€s / comején alado / ojitos de nuestra
tierra”. Estos ojitos reflejan la naturaleza viva que nos circun-
da y refleja el espacio desde diferentes angulos: del suelo
y del cielo. El poema se inicia con el lento movimiento del
caracol y sigue con el rapido del ciempiés para culminar con
el vertiginoso vuelo del comején, crescendo que se detiene
en la mirada de esos “ojitos” atentos que observan el entor-
no. El callado trajinar de estos seres vivientes que recorren
el espacio en forma casi invisible son también una metafora
del quehacer de muchos seres humanos cuya existencia pasa
desapercibida a pesar de su continuo laborar en los espacios
invisibles para los amos. Este poema minimalista pone en
escena a los seres “invisibles” que nos rodean, y muestra el
respeto por los seres mas fragiles, y ante todo, ofrece una
leccion sencilla de ética y de ecologia.

La literatura de la didspora africana al mezclarse con conte-
nidos indigenas y europeos conserva conceptos esenciales y
auténticos de su vision de mundo. Los afrodescendientes se
apropian y negocian con los elementos ajenos para crear un
acervo poético y narrativo con el que logran expresarse con
palabras ya americanizadas, hecho que se ve en los alabaos®
o velorios de los niflos o en las novenas para los muertos que
evocan los cantos de lagrimas de origen Bantu. El sistema de
versificacion de los alabaos y los arrullos viene de la poesia
espafiola tradicional como las coplas y los romances; y segiin
Enrique Buenaventura, son variantes de los cantos gregoria-
nos y de los cantos ambrosianos con dejes y cortes de influen-
cia africana.” Adriana Maya considera que con los alabaos se
iniciaron procesos de resocializacion y humanizacion porque
los esclavos retomaban las matrices ritmicas y métricas de los
rezos y alabanzas espafiolas en los que vertian nuevos conte-
nidos y trazaban lineas de parentesco ancestral y sobrenatural
con los santos (1996, 29-39). Asi, pudieron guardar la memo-
ria de sus antepasados y recobrar la dignidad negada por los
esclavistas.

Maria Teresa Ramirez recoge en el poema “Bundeando o
chigualiando” la tradicion de los velorios de los nifios meno-
res de 8 afos de las comunidades negras del norte del Cauca.
El poema recrea los ritos durante el velorio donde se canta,

se baila y se bebe para celebrar la entrada al cielo del nifio y
su transformacion en angelito, y para evitar que las brujas se
apoderen de su espiritu. Esta fiesta funeraria se llama bundear
o chigualiar.

Este nifio precioso, en brazos de sus padrinos
lo vamos a chigualiar:

denle duro a ese cununo porque vamos a bailar.
El chigualo o el bundeo lo vamos a comenzar:
bailo yo pa’c4, baile usted pa’lla

bailo yo pa’lla, baile usted pa’ca

Estén las brujas mirando con ganas de molestar
quieren robarse al nifio

para poderlo embrujar.

Estan todos ya cantando el bunde del “Para siem-
pre”

Para siempre alabado

mi Jestis Sacramentado.

Comadrita no lo llore jAy!

El nifio va para el cielo.

Ya estan cantando los gallos en lo alto del galline-
ro. ..

(PA, 108)

Los cantos funerarios oscilan entre lo sagrado y lo profano,
la alegria y el dolor, la risa y el llanto y en ellos participa la
comunidad con danzas y cantos para honrar a sus muertos y
festejar la vida del nifio y su entrada al cielo. Jesis Sacramen-
tado, las brujas y los dolientes comparten este rito funerario y
de pasaje, entre lo terrenal, evocado inclusive con los gallos,
y lo celestial con la llegada de la Aurora y la invocacion a
Jests. La entrada al cielo y la presencia de Jesus en el velorio
apuntan al equilibrio en el &mbito humano, pues el espacio
sagrado es neutro y el color de la piel no tiene valor en la
esfera divina. Esta ceremonia celebra la dignidad y muestra
la justicia divina y sobre todo, niega los prejuicios y conven-
ciones de la elite. Las clases sociales y los privilegios desapa-
recen en la muerte como ya lo proclamaba Jorge Manrique en
“Coplas a la muerte de su padre”.

El legado de Maria Teresa Ramirez al patrimonio cultural
nacional emerge de sus versos que recogieron tradiciones,
historias y su experiencia vital. Su obra trae nuevas image-
nes pocéticas, vocablos en bembérico, poemas en palenquero
y ritmos sonoros que sugieren otras formas de ver y sentir
el universo. Muchas de sus obras siguen inéditas y algunos
de los poemas aqui presentados pertenecen a ese corpus; los
incluimos precisamente con el objetivo de mostrar su riqueza

70

Revista de Estudios Colombianos No. 66 (julio-diciembre de 2025), ISSN 2474-6819 (Online)



IN MEMORIAM

y valor poético, sobre todo para abogar por la publicacion
de su obra. Los poemas que escogimos son: “Destruyendo
el Fuct”, “Elegua, Elegba”, “Mamitica” y “Bundeando o
chigualiando”.

Los afrocolombianos han logrado posicionarse en el
ambito cultural y politico nacional, como lo muestran la
eleccion de Francia Marquez a la vicepresidencia del pais y
el nombramiento de Mary Grueso Romero como miembro
de la Academia Colombiana de la Lengua el siete de julio

de este afio, primera vez que una escritora afrocolombiana
recibe este mérito. Esto representa el reconocimiento oficial
de la labor de estas Almanegras que superaron innumera-
bles obstaculos para lograr visibilizar la riqueza cultural y
lingiiistica de sus comunidades que después de 150 afios
ahora forman parte de una institucion que por afios cerrd
sus puertas a voces que no se identificaran como parte de un
canon hispano-hablante, blanco y masculino. Creemos pues,
que este es el momento de sacar a la luz los manuscritos de
Maria Teresa Ramirez.

Obras citadas

Cuesta, Guiomar y Alfredo Ocampo. 2008. jNegras somos! Antologia de 21 poetas afrocolombianas de la region pacifica. Cali:
Universidad del Valle.

Krakusin, Margarita. 2007. “Cuerpo y texto: El espacio femenino en la cultura afrocolombiana en Maria Teresa Ramirez, Mary
Grueso Romero, Edelma Zapata Pérez y Amalia Pozo Figueroa”. En Chambacu, la historia la escribes tu. Ensayos sobre
cultura y literatura afrocolombiana. Editora Lucia Ortiz. Iberoamericana-Vervuert.

Literatura y tradicion oral, Atlas de las culturas afrocolombianas. https://redaprende.colombiaaprende.edu.co/metadatos/
recurso/3-literatura-y-tradicion-oral.

Los Tercos de Roldanillo, Revista Semana. 29 de julio de 2006. http://www.semana.com/noticias-cultura/tercos-
roldanillo/96177.aspx.

Maya Restrepo, Luz Adriana. 1996. “Africa: Legados Espirituales En La Nueva Granada, Siglo XVII”. Historia Critica 1 (12):
29-42. https://doi.org/10.

Pardo Tovar, Andrés y Jestis Pinzon Urrea. 1961. “Ritmica y melodica del folclor chocoano”. Universidad Nacional de
Colombia, Conservatorio Nacional de Musica. Centro de Estudios Folcléricos y Musicales. https://babel.banrepcultural.
org/digital/collection/p17054coll10/id/3811

Ramirez, Maria Teresa. 2008. Abalenga. Ediciones Embalaje.1988.

. La noche de mi piel. Ediciones Embalaje.

Notas

1. “Literaturay tradicion oral”, Atlas de las culturas afrocolombianas. Fecha de consulta 29 de agosto, 2010. http://www.colom-
biaaprende.edu.co/html/etnias/1604/propertyvalue-30513.html.

2. Rogerio Velasquez, antropologo y escritor chocoano, en 1948 investigd las expresiones tradicionales de su pueblo y mostro
la riqueza y complejidad de la literatura oral y escrita afrocolombiana cuyos simbolos y significados, personajes y situaciones
expresan la influencia africana, enmarcada en el ritmo del habla y en la teatralidad de la expresion. También Nina S. de Friede-
mann, una de las investigadoras mas destacadas de la cultura afrocolombiana, anotaba que el apego a la palabra de cuenteros
y decimeros, rezanderos y cantadoras surge del griot africano, quien relataba cosmovisiones, historias y genealogias para
conservar la sabiduria sagrada y profana. En los medios rurales de Colombia estos oradores conservan roles similares a los de
los macumberos del Brasil o los santeros de Cuba que con la palabra se conectan con las divinidades. “Literatura y tradicion
oral”, Atlas de las culturas afrocolombianas. Fecha de consulta 15 de octubre, 2010 http://www.colombiaaprende.edu.co/

html/etnias/1604/articles-82856_archivo.pdf

Revista de Estudios Colombianos No. 66 (julio-diciembre de 2025), ISSN 2474-6819 (Online) 7


https://redaprende.colombiaaprende.edu.co/metadatos/recurso/3-literatura-y-tradicion-oral
https://redaprende.colombiaaprende.edu.co/metadatos/recurso/3-literatura-y-tradicion-oral
http://www.semana.com/noticias-cultura/tercos-roldanillo/96177.aspx
http://www.semana.com/noticias-cultura/tercos-roldanillo/96177.aspx
https://doi.org/10.7440/histcrit12.1996.03
https://babel.banrepcultural.org/digital/collection/p17054coll10/id/3811
https://babel.banrepcultural.org/digital/collection/p17054coll10/id/3811
http://www.colombiaaprende.edu.co/html/etnias/1604/propertyvalue-30513.html
http://www.colombiaaprende.edu.co/html/etnias/1604/propertyvalue-30513.html
http://www.colombiaaprende.edu.co/html/etnias/1604/articles-82856_archivo.pdf
http://www.colombiaaprende.edu.co/html/etnias/1604/articles-82856_archivo.pdf

NOTAS

3. Entre las “Almadres”, estan Meira Delmar, Gloria Cepeda, Olga Elena Mattei y Marga Lopez. “Los Tercos de Roldanillo”,
Revista Semana. 29 de julio de 2006”. Fecha de consulta 18 de julio, 2009. http://www.semana.com/noticias-cultura/ter-
cos-roldanillo/96177.aspx.

4. Guiomar Cuesta y Alfredo Ocampo también compilaron la obra de las autoras afrocolombianas en 2008. Segun ellos, en los
poemas y las obras de las afrocolombianas resalta la individualidad, pero sin embargo hay un eje comiin en sus obras que
constituye una revolucion ritmica en el actual canon poético colombiano (17).

5. Algunos poemas que analizamos aparecen en “Poesia Afrocolombiana (PA)”, obra inédita.

6. Segun Andrés Pardo Tovar y Jesus Pinzon Urrea: se designa como alabao a los rezos cantados en los velorios o en las fiestas
de los santos del calendario catdlico. Ellos afirman que el nombre alabao “se deriva sin duda de una oracién muy popularizada
entre la poblacion negra y mestiza de Colombia: “Bendito y alabado (sea) el Santisimo Sacramento del altar...” que los cam-
pesinos transformaron en saludo para los amos: ‘Bendito y alabao, mi amo’, invocacidn que pierde su sentido religioso para
adquirir un valor profano que denota la estratificacion de las clases sociales. (1961, 16)

7. Conversacion con el autor el 6 de junio de 2003.

Revista de Estudios Colombianos No. 66 (julio-diciembre de 2025), ISSN 2474-6819 (Online) 72



	_GoBack

